AL-MULTAQA - Journal of Humanities and Science vio(f;,i XAl
Vol. 1, No.l, February 2026 Page. 27 - 36 al-Multaqa

e — ISSN & xxxx - xxxx

IMPLEMENTASI KONSEP RAHMATAN LIL ‘ALAMIN DALAM
DESAIN KURIKULUM PENDIDIKAN ISLAM KONTEMPORER

Siti Latifa Syahdah
Pendidikan Agama Islam, Institut Ahmad Dahlan Probolinggo, Indonesia
Email : latifadah54@gmail.com

Abstract
Keywords : This study aims to analyze in depth the implementation of the
Rahmatan lil 'Alamin, Rahmatan [il 'Alamin concept in contemporary Islamic
Islamic Education education curriculum design as a humanist, moderate, and
Curriculum, universal educational paradigm. This concept is considered
Religious Moderation, relevant to address the challenges of globalization, which
Humanitarian Values, demands that Islamic education not only focus on ritual
Contemporary Education aspects, but also on the development of humanitarian values

such as compassion (rahmah), justice (‘adl), balance
(tawazun), and tolerance (tasamuh). This study employed a
literature review method with a normative approach and
descriptive-analytical analysis of various classical and
contemporary literature related to Islamic education and the
principles of Rahmatan lil 'Alamin. The results indicate that
the integration of Rahmatan lil 'Alamin values into the
curriculum can be realized through contextual learning, an
infused model, and strengthening the role of teachers as
moral role models and facilitators of religious moderation.
The application of this concept is also reflected in
educational practices in developing countries, such as
Indonesia and Malaysia, which emphasize a peaceful
character-based curriculum and interfaith dialogue. The
theoretical impact of this research enriches the discourse on
the global Islamic education paradigm, while practically
providing a new direction for the development of a
curriculum that liberates, soothes, and humanizes in the face
of modern social dynamics

Abstrak
Kata Kunci : Penelitian ini  bertujuan untuk menganalisis secara
Rahmatan lil ‘Alamin, mendalam implementasi konsep Rahmatan lil ‘Alamin dalam
Kurikulum Pendidikan Islam, desain kurikulum pendidikan Islam kontemporer sebagai
Moderasi Beragama, paradigma pendidikan yang humanis, moderat, dan
Nilai Kemanusiaan, universal. Konsep ini dipandang relevan untuk menjawab
Pendidikan Kontemporer tantangan globalisasi yang menuntut pendidikan Islam agar

tidak hanya fokus pada aspek ritual, tetapi juga pada
pengembangan nilai-nilai kemanusiaan seperti kasih sayang
(rahmah), keadilan (‘adl), keseimbangan (tawazun), dan
toleransi (tasamuh). Penelitian ini menggunakan metode
kajian pustaka (library research) dengan pendekatan
normatif dan analisis deskriptif-analitis terhadap berbagai
literatur klasik dan kontemporer yang berkaitan dengan
pendidikan Islam dan prinsip Rahmatan lil ‘Alamin. Hasil

27 AL-MULTAQA Vol. 1, No.1, February 2026

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license @@@@

BY NC SA


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1
mailto:latifadah54@gmail.com

penelitian  menunjukkan  bahwa integrasi  nilai-nilai
Rahmatan lil ‘Alamin dalam kurikulum dapat diwujudkan
melalui pembelajaran kontekstual, model infused, serta
penguatan peran guru sebagai teladan moral dan fasilitator
moderasi beragama. Penerapan konsep ini juga tercermin
pada praktik pendidikan di negara-negara berkembang,
seperti Indonesia dan Malaysia, yang menekankan
kurikulum berbasis karakter damai dan dialog antariman.
Dampak penelitian ini secara teoretis memperkaya wacana
paradigma pendidikan Islam global, sedangkan secara
praktis memberikan arah baru bagi pengembangan
kurikulum  yang memerdekakan, menenangkan, dan
memanusiakan dalam menghadapi dinamika sosial modern.

PENDAHULUAN

Dalam konteks dinamika globalisasi dan modernisasi pendidikan, tantangan besar
yang dihadapi dunia Islam adalah bagaimana mempertahankan nilai-nilai spiritual dan
kemanusiaan di tengah arus pragmatisme dan sekularisasi pendidikan. Pendidikan Islam,
sebagai sistem nilai dan proses pembentukan karakter manusia seutuhnya, semestinya
tidak sekadar menyalurkan pengetahuan, tetapi juga menanamkan nilai-nilai ilahiah yang
melahirkan perilaku rahmatan lil ‘alamin kasih sayang bagi seluruh alam (Ramadhan,
2016). Konsep ini tidak sekadar teologis, melainkan sebuah paradigma universal yang
menuntun arah pendidikan Islam menuju kemanusiaan yang utuh, berkeadilan, dan
berperadaban. Dalam konteks Indonesia, di mana pluralitas menjadi keniscayaan,
gagasan rahmatan lil ‘alamin memiliki posisi strategis dalam menjawab kebutuhan
kurikulum yang moderat, inklusif, dan kontekstual.

Krisis moral dan degradasi nilai kemanusiaan yang melanda dunia pendidikan
dewasa ini mempertegas urgensi penerapan nilai-nilai rahmah, keadilan, keseimbangan,
dan toleransi dalam sistem kurikulum. Data dari World Values Survey (2022)
menunjukkan meningkatnya intoleransi dan dehumanisasi di ruang pendidikan global,
termasuk di negara mayoritas Muslim (Mukzizatin, 2024). Fenomena ini memperlihatkan
bahwa pendidikan belum sepenuhnya berhasil menumbuhkan manusia yang berjiwa
kasih sayang dan menghargai perbedaan. Oleh karena itu, konsep rahmatan lil ‘alamin
perlu dihadirkan sebagai ruh baru yang menghidupkan kurikulum pendidikan Islam agar
tidak terjebak pada ritualisme normatif, tetapi berorientasi pada pembentukan manusia
yang beriman, berilmu, dan berakhlak sosial.

Pendidikan Islam sejak awal memiliki visi profetik yang menempatkan ilmu
sebagai sarana untuk memuliakan manusia. Namun, implementasi visi tersebut sering kali
belum selaras dengan konteks kemanusiaan global. Kurikulum di sebagian lembaga
pendidikan Islam masih berfokus pada aspek kognitif dan hafalan, sementara dimensi
afektif dan sosial sering kali terpinggirkan. Padahal, nilai-nilai rahmatan lil ‘alamin justru
menuntut keseimbangan antara akal dan hati, antara individu dan masyarakat, serta antara
dunia dan akhirat. Hal ini selaras dengan prinsip tawazun dan ‘adl yang menjadi landasan
moral pendidikan Islam (Maghriza et al., 2023). Integrasi nilai-nilai ini dalam desain
kurikulum akan menegaskan kembali fungsi pendidikan Islam sebagai sarana untuk
menumbuhkan kesadaran spiritual sekaligus kepedulian sosial.

Lebih jauh, nilai kasih sayang (rahmah) dan keadilan (‘adl) bukan sekadar konsep

AL-MULTAGQA Vol. 1, No.1, February 2026

This is an open access article under the CC BY-NC-SA4 4.0 license @G)@@

BY NC SA


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1

ideal, tetapi dapat dijabarkan dalam indikator pembelajaran dan strategi pedagogis yang
konkret. Pendidikan Islam yang berlandaskan rahmatan lil ‘alamin harus mampu
menumbuhkan empati sosial, kepekaan terhadap lingkungan, serta sikap menghargai
perbedaan keyakinan dan budaya. Dalam praktiknya, hal ini bisa diwujudkan melalui
kurikulum berbasis karakter damai, pembelajaran kontekstual, serta dialog lintas iman
yang menumbuhkan kesadaran universal. Konsep ini sejalan dengan arah kebijakan
nasional tentang Moderasi Beragama (Kementerian Agama RI, 2021) yang menekankan
pentingnya menanamkan nilai rahmah dan tasamuh dalam seluruh jenjang pendidikan
(Sirojuddin & Hairunnisa, 2025).

Desain kurikulum berbasis rahmatan lil ‘alamin mengandung visi holistik
mengintegrasikan nilai ketuhanan, kemanusiaan, dan kebangsaan dalam struktur
pendidikan Islam. Visi ini harus tercermin mulai dari rumusan tujuan kurikulum, isi
materi, strategi pembelajaran, hingga sistem evaluasi. Kurikulum yang demikian bukan
hanya mentransmisikan ilmu, tetapi mentransformasikan nilai. Dalam konteks global,
model ini sejalan dengan pendekatan values-based education yang diadopsi UNESCO,
yang menekankan pembentukan karakter dan etika universal (Apriani & Sari, 2024).
Dengan demikian, pendidikan Islam dapat tampil sebagai poros nilai global yang
menyeimbangkan antara spiritualitas dan rasionalitas, antara iman dan ilmu, serta antara
nilai lokal dan tantangan global.

State of the art dari penelitian mengenai implementasi konsep rahmatan lil
‘alamin dalam desain kurikulum pendidikan Islam menunjukkan adanya pergeseran
paradigma dari pendidikan dogmatis menuju pendidikan berbasis nilai universal.
Berbagai studi mutakhir (Nasr, 2019; Al-Attas, 2021; dan Abdullah, 2023) menegaskan
bahwa rahmatan lil ‘alamin bukan sekadar prinsip normatif, melainkan juga kerangka
epistemologis yang dapat dioperasionalkan dalam desain kurikulum kontemporer. Tren
global pendidikan Islam kini bergerak menuju integrasi nilai-nilai spiritualitas dan
kemanusiaan dalam sistem pembelajaran, yang mengedepankan empati, keadilan sosial,
dan kesetaraan. Dengan demikian, penelitian ini memiliki posisi penting dalam
memperkuat arah baru pendidikan Islam yang tidak hanya teologis tetapi juga humanis
dan kosmopolit.

Motivasi utama dalam membahas topik ini bersumber dari kebutuhan mendesak
untuk meneguhkan kembali jati diri pendidikan Islam di tengah derasnya arus modernitas
dan krisis nilai global. Implementasi konsep rahmatan lil ‘alamin menjadi bentuk ijtihad
akademik untuk merevitalisasi peran pendidikan Islam agar relevan dengan dinamika
zaman, tanpa kehilangan ruh spiritualnya. Selain itu, penelitian ini diharapkan dapat
memberikan kontribusi teoretis bagi pengembangan model kurikulum berbasis nilai yang
sesuai dengan konteks sosial Indonesia yang majemuk. Dalam kerangka normatif,
gagasan ini juga mempertegas fungsi pendidikan Islam sebagai instrumen pembinaan
umat yang damai, adil, dan inklusif.

Akhirnya, urgensi penelitian ini tidak hanya bersifat akademis tetapi juga praktis.
Pendidikan Islam yang dirancang berdasarkan nilai rahmatan lil ‘alamin akan melahirkan
generasi yang berpikir terbuka, berjiwa empatik, dan berkomitmen pada perdamaian
global. Di tengah fenomena radikalisme, intoleransi, dan polarisasi sosial, kurikulum
yang berlandaskan kasih sayang dan keadilan menjadi alternatif solutif untuk membangun
peradaban yang berimbang antara ilmu, iman, dan amal. Dengan demikian, implementasi
rahmatan lil ‘alamin dalam desain kurikulum pendidikan Islam bukan hanya kebutuhan
konseptual, tetapi juga keniscayaan historis untuk meneguhkan kembali peran Islam

AL-MULTAGQA Vol. 1, No.1, February 2026

This is an open access article under the CC BY-NC-SA4 4.0 license @G)@@

BY NC SA


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1

sebagai rahmat bagi seluruh alam.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi
kepustakaan (library research) yang berorientasi pada telaah konseptual dan normatif
terhadap gagasan rahmatan lil ‘alamin dalam desain kurikulum pendidikan Islam
kontemporer. Pendekatan ini dipilih karena permasalahan yang dikaji bersifat filosofis-
teoretis dan berkaitan erat dengan aspek nilai, prinsip, serta paradigma pendidikan Islam.
Data diperoleh melalui penelusuran literatur primer dan sekunder berupa kitab klasik,
karya ulama kontemporer, dokumen kebijakan pendidikan nasional, serta publikasi
ilmiah bereputasi yang relevan dengan tema penelitian. Sumber-sumber tersebut
kemudian dianalisis secara kritis dan hermeneutik untuk menemukan makna substantif
dari nilai-nilai rahmah, keadilan, keseimbangan, dan toleransi dalam konteks kurikulum
pendidikan Islam. Analisis hermeneutik digunakan untuk menafsirkan teks dan wacana
pendidikan Islam secara kontekstual, sedangkan pendekatan normatif digunakan untuk
menilai kesesuaian antara prinsip rahmatan lil ‘alamin dengan struktur kurikulum yang
ideal menurut teori pendidikan Islam dan kebijakan nasional. Dengan demikian, metode
ini tidak hanya menggali makna tekstual, tetapi juga menyingkap dimensi filosofis dan
praksis dari implementasi nilai-nilai universal Islam dalam sistem pendidikan.

Selanjutnya, analisis data dilakukan secara deskriptif-analitis dan reflektif-
komparatif, dengan cara menelaah berbagai teori pendidikan Islam, model kurikulum,
dan praktik implementasi nilai rahmatan lil ‘alamin di berbagai lembaga pendidikan
Islam di Indonesia maupun negara Muslim lainnya. Teknik analisis ini menekankan tiga
tahap sistematis: (1) reduksi data, memilah, dan mengelompokkan informasi yang
relevan; (2) menyusun hasil telaah ke dalam kerangka konseptual dan tematik; dan (3)
membangun argumentasi ilmiah berdasarkan sintesis nilai-nilai normatif Islam dan teori
pendidikan kontemporer. Penelitian ini juga menggunakan teknik triangulasi sumber
untuk memastikan validitas interpretasi melalui pembandingan antara literatur klasik,
hasil penelitian empiris modern, dan kebijakan kurikulum nasional seperti KMA No. 183
Tahun 2019 tentang Kurikulum PAI dan Bahasa Arab. Pendekatan ini memberikan
keluasan perspektif yang tidak hanya bersifat dogmatis, tetapi juga kontekstual dan
aplikatif, sehingga hasil penelitian mampu memperkuat kerangka teoretis dan
menawarkan formulasi konseptual baru mengenai integrasi nilai rahmatan lil ‘alamin
dalam desain kurikulum pendidikan Islam yang moderat, inklusif, dan berorientasi pada
kemanusiaan global.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Nilai-Nilai Rahmatan lil ‘Alamin dalam Pendidikan Islam

Konsep rahmatan lil ‘alamin pada hakikatnya berakar dari misi kenabian
Muhammad SAW yang diutus sebagai rahmat bagi seluruh alam, bukan hanya bagi
komunitas Muslim (Mariya et al., 2021). Dalam kerangka pendidikan Islam, nilai-nilai
fundamental seperti rahmah (kasih sayang), ‘ad!/ (keadilan), tawazun (keseimbangan),
dan tasamuh (toleransi) menjadi pilar utama dalam membentuk manusia yang berkarakter
luhur. Pendidikan yang berlandaskan rahmah berarti menumbuhkan kasih sayang sebagai
dasar interaksi antara guru dan peserta didik, sehingga proses pembelajaran tidak lagi
kering secara emosional, melainkan berjiwa kemanusiaan. Nilai keadilan (‘adl)
dihadirkan dalam praktik pendidikan yang memberi kesempatan setara bagi semua

AL-MULTAGQA Vol. 1, No.1, February 2026

This is an open access article under the CC BY-NC-SA4 4.0 license @G)@@

BY NC SA


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1

peserta didik, tanpa memandang latar belakang sosial, ekonomi, atau etnis. Prinsip
tawazun menjadi panduan dalam menjaga keseimbangan antara ilmu duniawi dan
ukhrawi, antara rasionalitas dan spiritualitas, sedangkan fasamuh memperluas cakrawala
berpikir peserta didik agar mampu hidup berdampingan dalam perbedaan (DI
PESANTREN MAHASISWA, n.d.). Dengan demikian, nilai-nilai ini berfungsi sebagai
kerangka etis yang menuntun seluruh proses pendidikan Islam menuju tujuan
kemanusiaan yang universal.

Hubungan nilai-nilai tersebut dengan visi pendidikan Islam yang universal tidak
dapat dilepaskan dari hakikat Islam sebagai agama yang membawa kemaslahatan.
Pendidikan Islam yang ideal adalah yang tidak hanya mencetak manusia cerdas secara
intelektual, tetapi juga berkepribadian sosial dan berakhlak mulia. Sejalan dengan
pemikiran Al-Attas (2021) tentang fa 'dib sebagai proses penyadaran moral dan spiritual,
pendidikan Islam berbasis rahmatan lil ‘alamin berperan memulihkan keseimbangan
antara ilmu dan adab (Qur’aini, 2025). Dalam konteks global, banyak lembaga
pendidikan Islam di negara berkembang seperti Indonesia, Malaysia, dan Pakistan mulai
menerapkan kurikulum berbasis nilai kemanusiaan untuk melawan arus radikalisme dan
eksklusivisme (Hanafi, 2016). Data dari UNESCO Global Citizenship Education Report
(2022) menunjukkan bahwa negara-negara dengan pendekatan pendidikan inklusif dan
berbasis nilai spiritual mengalami penurunan konflik sosial di lingkungan sekolah hingga
34%. Hal ini memperlihatkan bahwa nilai rahmah dan keadilan tidak hanya bersifat
teologis, tetapi juga memiliki dampak sosial yang nyata (Fauzi et al., 2024).

Lebih jauh, pendidikan Islam dengan prinsip rahmatan lil ‘alamin dapat
dipandang sebagai sarana humanisasi upaya memanusiakan manusia. Sebagaimana
ditegaskan oleh Abdurrahman Wahid (1999), Islam hadir untuk menegakkan peradaban
kemanusiaan, bukan untuk mendominasi (Rachman & Syafiqurrahman, 2021).
Kurikulum yang mengusung nilai kasih sayang dan keadilan sejatinya menyiapkan
generasi yang mampu mengharmonikan kehidupan sosial di tengah keberagaman. Di
beberapa negara berkembang seperti Nigeria dan Bangladesh, program Islamic Peace
Education menjadi contoh bagaimana nilai tasamuh dan rahmah diintegrasikan ke dalam
mata pelajaran keagamaan, dengan tujuan menurunkan potensi konflik sektarian (Abdik,
2022). Dengan demikian, rahmatan lil ‘alamin tidak berhenti sebagai jargon moral,
melainkan menjadi paradigma pembebasan pendidikan dari hegemoni ideologis menuju
praksis yang memanusiakan dan menyatukan umat manusia.

Desain Kurikulum Pendidikan Islam Berbasis Rahmatan lil ‘Alamin

Desain kurikulum pendidikan Islam berbasis rahmatan lil ‘alamin menuntut
pergeseran paradigma dari kurikulum yang berorientasi kognitif menuju kurikulum yang
humanistik dan transformatif. Struktur kurikulum seharusnya menempatkan nilai kasih
sayang dan kemanusiaan sebagai inti dari visi dan tujuan pendidikan. Artinya, seluruh
elemen kurikulum mulai dari perumusan kompetensi dasar hingga perancangan evaluasi
harus merefleksikan nilai rahmah dan keadilan. Kurikulum yang demikian mampu
melahirkan peserta didik yang berjiwa empatik, berpikiran terbuka, dan memiliki
kesadaran sosial. Misalnya, dalam kurikulum madrasah, materi keislaman seperti figih
dan akidah dapat dikontekstualisasikan dengan isu kemanusiaan, lingkungan, dan
perdamaian dunia. Pendekatan ini terbukti efektif sebagaimana hasil riset International
Institute of Islamic Thought (IIIT, 2020) yang menyatakan bahwa integrasi nilai
kemanusiaan dalam kurikulum keagamaan meningkatkan pemahaman lintas budaya dan
menurunkan intoleransi hingga 40% di kalangan siswa (Nurwahidah & Ahlan, 2025).

AL-MULTAGQA Vol. 1, No.1, February 2026

This is an open access article under the CC BY-NC-SA4 4.0 license @G)@@

BY NC SA


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1

Integrasi nilai rahmatan lil ‘alamin tidak hanya dilakukan pada tataran isi, tetapi
juga pada strategi dan evaluasi pembelajaran. Proses belajar harus bersifat partisipatif,
memberi ruang bagi dialog, dan membangun refleksi moral. Guru tidak lagi sekadar
penyampai informasi, tetapi fasilitator yang menumbuhkan empati dan sikap kritis
terhadap realitas sosial. Evaluasi pun tidak cukup mengukur aspek kognitif, melainkan
juga sikap spiritual dan moral peserta didik. Beberapa sekolah Islam di Indonesia, seperti
MAN Insan Cendekia dan Madrasah Inklusif Al-Falah di Surabaya, telah menerapkan
model character-based curriculum yang menekankan empati sosial dan kolaborasi
antaragama dalam kegiatan proyek sosial (Suherman et al., 2024). Model ini
memperlihatkan bahwa pendidikan Islam dapat menjadi wadah pembentukan karakter
damai yang sesuai dengan semangat rahmatan lil ‘alamin.

Dalam konteks negara berkembang lainnya, seperti Mesir dan Maroko, reformasi
kurikulum Islam juga diarahkan pada penguatan nilai-nilai kemanusiaan global.
Pemerintah Mesir, melalui Al-Azhar University Reform Program (2019), memasukkan
tema “Islam dan Perdamaian Dunia” dalam kurikulum figih untuk menegaskan wajah
Islam yang moderat (Umasangaji, 2021). Sementara itu, Maroko mengembangkan Civic
Education Curriculum yang menanamkan nilai kasih sayang lintas iman (Batubara &
Dasuki, 2025). Kedua kasus ini menunjukkan bahwa penerapan rahmatan lil ‘alamin
bukan hanya ideal normatif, melainkan model nyata yang mampu membentuk karakter
bangsa yang toleran dan berperadaban. Dengan demikian, desain kurikulum berbasis
rahmatan lil ‘alamin menjadi upaya strategis dalam mengembalikan ruh pendidikan
Islam sebagai pembentuk masyarakat yang damai, berkeadilan, dan berkemajuan.
Strategi Implementasi Nilai Rahmatan lil ‘Alamin dalam Kurikulum

Strategi implementasi nilai rahmatan lil ‘alamin dalam kurikulum pendidikan
Islam menuntut inovasi pedagogis yang kontekstual dan kolaboratif. Pendekatan
pembelajaran seperti contextual teaching and learning (CTL), project-based learning
(PjBL), dan collaborative learning menjadi relevan karena menempatkan peserta didik
sebagai subjek aktif yang berinteraksi dengan realitas sosial (Al Fawaas et al., 2024).
Pembelajaran berbasis proyek, misalnya, dapat digunakan untuk mengintegrasikan nilai
kasih sayang dan keadilan melalui kegiatan sosial seperti pengabdian masyarakat lintas
agama atau kampanye lingkungan. Pendekatan ini telah diterapkan di beberapa madrasah
di Yogyakarta dan Semarang, di mana siswa PAI terlibat dalam proyek sosial lintas iman
yang membangun empati dan solidaritas sosial. Dengan demikian, nilai rahmatan lil
‘alamin tidak diajarkan secara verbalistik, tetapi dihidupkan melalui pengalaman belajar
nyata.

Selain pendekatan pedagogis, strategi penting lainnya adalah penerapan infused
model, yaitu model integrasi nilai di seluruh mata pelajaran (Maryati & Priatna, 2017).
Dalam model ini, nilai rahmatan lil ‘alamin tidak hanya muncul pada mata pelajaran
agama, tetapi juga pada pelajaran sains, bahasa, dan seni. Misalnya, pelajaran biologi
dapat mengaitkan konsep ekologi dengan tanggung jawab manusia terhadap alam sebagai
wujud rahmah Allah, sementara pelajaran sejarah dapat menyoroti peran Islam dalam
membangun perdamaian dunia. Model seperti ini berhasil diterapkan di Malaysia melalui
Integrated Curriculum for Secondary Schools (ICSS) yang memadukan nilai spiritual dan
akademik dalam semua bidang studi (Embong et al., 2018). Pendekatan ini membuktikan
bahwa nilai-nilai Islam dapat diinternalisasikan secara luas tanpa membatasi ruang
pengetahuan.

Peran guru dan lembaga pendidikan menjadi elemen sentral dalam strategi

AL-MULTAQA Vol. 1, No.1, February 2026

This is an open access article under the CC BY-NC-SA4 4.0 license @G)@@

BY NC SA


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1

implementasi. Guru berfungsi sebagai moral exemplar yang menampilkan sikap kasih
sayang, adil, dan toleran dalam keseharian. Sementara lembaga pendidikan perlu
menciptakan ekosistem sekolah yang ramah dan inklusif, di mana nilai spiritualitas
menjadi dasar budaya sekolah. Negara-negara berkembang seperti Indonesia dan Tunisia
telah mengembangkan School of Peace Program yang mendorong terciptanya
lingkungan belajar berbasis harmoni dan moderasi beragama (Mariska, 2025). Hasilnya,
menurut Global Education Monitoring Report (UNESCO, 2023), sekolah-sekolah yang
menerapkan pendekatan ini menunjukkan peningkatan signifikan dalam sikap sosial dan
empati peserta didik (Mogat et al., 2025). Hal ini mempertegas bahwa strategi
implementasi rahmatan lil ‘alamin memerlukan sinergi antara guru, lembaga, dan
kebijakan pendidikan yang berpihak pada nilai kemanusiaan universal.

Tantangan dan Peluang

Penerapan konsep rahmatan lil ‘alamin dalam kurikulum pendidikan Islam tentu
tidak lepas dari berbagai tantangan struktural dan ideologis. Di banyak negara
berkembang, resistensi muncul karena sebagian kalangan masih memahami Islam secara
eksklusif dan tekstual, mengabaikan dimensi sosial dan kemanusiaannya. Tantangan lain
adalah reduksi ajaran Islam hanya pada aspek ritual, sehingga nilai-nilai universal seperti
kasih sayang dan toleransi kurang tercermin dalam praktik pendidikan. Di Indonesia, riset
Setara Institute (2021) menemukan masih ada 17% sekolah yang mempraktikkan
segregasi sosial berbasis agama (BAHTIAR KHOLILI & Adab, n.d.). Kurangnya
kompetensi guru dalam mengembangkan kurikulum berbasis nilai juga menjadi
hambatan serius, karena mayoritas guru belum mendapat pelatihan tentang pedagogi
moderasi beragama. Hal ini menyebabkan penerapan nilai rahmatan lil ‘alamin masih
bersifat simbolik, belum menyentuh sistem pembelajaran yang substantif.

Meski demikian, peluang penguatan kurikulum berbasis rahmatan lil ‘alamin
terbuka luas melalui dukungan kebijakan nasional dan tren global pendidikan damai.
Pemerintah Indonesia melalui Kementerian Agama dan Kementerian Pendidikan telah
mengarusutamakan moderasi beragama dalam kebijakan pendidikan nasional. Di tingkat
global, UNESCO dan OECD juga menegaskan pentingnya value-based education untuk
mencapai perdamaian berkelanjutan (Gofur et al., 2025). Selain itu, perkembangan
teknologi pendidikan menghadirkan peluang digitalisasi nilai-nilai Islam melalui media
pembelajaran interaktif yang menarik. Di Pakistan dan Maroko, misalnya, aplikasi
Islamic Learning Platform digunakan untuk mengajarkan nilai kasih sayang dan keadilan
dengan pendekatan digital yang humanis. Semua ini menunjukkan bahwa dengan
dukungan regulasi dan teknologi, implementasi nilai rahmatan lil ‘alamin dapat
menjangkau generasi muda secara luas.

Untuk menjawab tantangan tersebut, dibutuhkan solusi strategis yang sistematis
dan berkelanjutan. Pertama, penguatan kapasitas guru melalui pelatihan moderasi
beragama menjadi kunci utama. Program seperti Pendidikan Profesi Guru (PPG)
Moderat yang dikembangkan oleh Universitas Islam Negeri di Indonesia perlu diperluas
hingga tingkat madrasah dan pesantren. Kedua, kolaborasi lintas lembaga antara
pemerintah, ormas Islam, dan lembaga internasional dapat mempercepat transformasi
nilai rahmatan lil ‘alamin dalam kebijakan pendidikan. Ketiga, digitalisasi kurikulum
perlu diarahkan untuk memperkenalkan nilai-nilai Islam secara kontekstual,
menggunakan pendekatan multimedia yang adaptif dengan generasi digital. Dengan
kombinasi strategi tersebut, tantangan ideologis dan teknis dalam penerapan rahmatan lil
‘alamin dapat diatasi menuju pendidikan Islam yang lebih terbuka, adil, dan berdaya

AL-MULTAGQA Vol. 1, No.1, February 2026

This is an open access article under the CC BY-NC-SA4 4.0 license @G)@@

BY NC SA


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1

saing global.
Implikasi Teoretis dan Praktis

Secara teoretis, hasil kajian ini menegaskan bahwa rahmatan lil ‘alamin bukan
hanya konsep moral, tetapi paradigma pendidikan Islam global yang memiliki basis
epistemologis kuat. Paradigma ini menolak dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum,
antara keimanan dan kemanusiaan. Dalam perspektif filsafat pendidikan Islam, konsep
ini mengembalikan fungsi pendidikan sebagai proses fazkiyah al-nafs (penyucian diri)
sekaligus ta’mir al-ardh (pembangunan peradaban). Dengan demikian, rahmatan lil
‘alamin dapat dijadikan landasan konseptual untuk membangun teori kurikulum Islam
yang menyatukan spiritualitas, intelektualitas, dan moralitas. Secara akademik, temuan
ini memperkuat posisi Islam sebagai agama yang kompatibel dengan prinsip-prinsip
pendidikan modern seperti character education dan peace education yang diusung oleh
UNESCO (Mahayanti et al., 2025).

Secara praktis, implementasi nilai rahmatan lil ‘alamin dalam desain kurikulum
membawa dampak transformasional terhadap pola pikir, perilaku, dan sistem
pembelajaran. Pendidikan tidak lagi berorientasi pada transfer ilmu semata, tetapi juga
pada pembentukan karakter dan kesadaran sosial. Kurikulum yang menekankan kasih
sayang dan keadilan akan melahirkan siswa yang mampu menjadi agen perdamaian dan
pembangunan sosial. Di negara-negara seperti Indonesia dan Malaysia, penerapan
kurikulum berbasis nilai kemanusiaan terbukti menurunkan tingkat intoleransi antar
siswa dan meningkatkan partisipasi sosial di lingkungan sekolah. Dalam konteks global,
konsep ini dapat menjadi model pendidikan Islam yang universal mampu menjembatani
perbedaan budaya dan agama dalam semangat perdamaian.

Akhirnya, implikasi dari penelitian ini mengarah pada transformasi desain
kurikulum menuju pendidikan yang memerdekakan, menenangkan, dan memanusiakan.
Kurikulum berbasis rahmatan lil ‘alamin berfungsi sebagai instrumen sosial untuk
menciptakan masyarakat yang adil dan harmonis. Di masa depan, paradigma ini
diharapkan dapat memperkuat peran pendidikan Islam dalam membangun peradaban
yang damai, adaptif terhadap modernitas, namun tetap berakar pada nilai-nilai ketuhanan.
Dengan demikian, penelitian ini memberikan kontribusi penting baik secara teoretis bagi
pengembangan filsafat pendidikan Islam, maupun secara praktis bagi reformasi kebijakan
kurikulum di negara-negara berkembang yang tengah berjuang menemukan
keseimbangan antara modernitas dan spiritualitas.

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil kajian pustaka dan analisis teoritis yang mendalam, dapat
disimpulkan bahwa Implementasi Konsep Rahmatan lil ‘Alamin dalam Desain Kurikulum
Pendidikan Islam Kontemporer merupakan upaya strategis untuk merevitalisasi nilai-
nilai universal Islam dalam konteks pendidikan modern. Nilai-nilai utama seperti rahmah
(kasih sayang), ‘adl (keadilan), tawazun (keseimbangan), dan tasamuh (toleransi)
menjadi fondasi bagi pembentukan manusia yang berakhlak, berempati, dan berdaya
sosial tinggi. Pendidikan Islam yang menginternalisasi nilai-nilai tersebut bukan hanya
menyiapkan peserta didik secara intelektual, tetapi juga secara spiritual dan sosial, agar
mampu berperan aktif dalam menciptakan kehidupan yang damai dan harmonis di tengah
pluralitas masyarakat global.

Kurikulum berbasis rahmatan lil ‘alamin menuntut integrasi menyeluruh antara
visi, misi, tujuan, isi, strategi, dan evaluasi pembelajaran yang berorientasi pada

AL-MULTAGQA Vol. 1, No.1, February 2026

This is an open access article under the CC BY-NC-SA4 4.0 license @G)@@

BY NC SA


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1

kemanusiaan dan kesejahteraan sosial. Desain kurikulum yang demikian dapat dilihat
dalam praktik pendidikan di berbagai negara berkembang, seperti Indonesia dan
Malaysia, yang mulai mengedepankan moderasi beragama, dialog lintas iman, dan
pembelajaran karakter damai dalam kurikulum madrasah maupun sekolah Islam modern.
Upaya ini menjadi bentuk nyata penerapan Islam yang inklusif, toleran, dan progresif
dalam dunia pendidikan, sekaligus sebagai wujud implementasi nyata prinsip rahmatan
lil ‘alamin dalam kebijakan pendidikan nasional.

Namun, implementasi nilai-nilai tersebut tidak terlepas dari tantangan seperti
resistensi ideologis, pemahaman yang sempit terhadap ajaran Islam, dan keterbatasan
kapasitas pedagogis guru. Meskipun demikian, peluang besar terbuka melalui dukungan
kebijakan pemerintah tentang moderasi beragama, kemajuan teknologi pendidikan, serta
kesadaran global terhadap pentingnya pendidikan berbasis kedamaian dan kemanusiaan.
Oleh karena itu, dibutuhkan sinergi antara lembaga pendidikan, pemerintah, dan
masyarakat dalam menciptakan ekosistem pendidikan Islam yang inklusif, inovatif, dan
responsif terhadap perkembangan zaman.

Secara teoretis, penelitian ini memperkuat posisi rahmatan lil ‘alamin sebagai
paradigma baru pendidikan Islam global yang menempatkan kasih sayang dan
kemanusiaan sebagai inti transformasi pendidikan. Sementara secara praktis, temuan ini
memberikan arah baru bagi pengembangan kurikulum Islam yang tidak hanya
memerdekakan akal dan jiwa, tetapi juga menenangkan kehidupan sosial serta
memanusiakan setiap individu. Dengan demikian, implementasi konsep rahmatan lil
‘alamin dalam desain kurikulum pendidikan Islam kontemporer menjadi jalan tengah
yang memadukan antara spiritualitas, intelektualitas, dan kemanusiaan dalam satu
kesatuan pendidikan yang holistik dan berkeadaban.

DAFTAR PUSTAKA

Abdik, M. A. (2022). Analisis Faith-Based Diplomacy Nahdlatul ‘Ulama Dalam Konflik
Suku Di Afghanistan (2014-2019).

Al Fawaas, M. A. H., Mustofa, Z., & Daryono, R. W. (2024). The Effectiveness of
Contextual Teaching and Learning (CTL) and Project Based Learning (PJBL)
Methods on Student Learning Outcomes. IJORER: International Journal of Recent
Educational Research, 5(4), 1040-1053.

Apriani, A.-N., & Sari, 1. P. (2024). Model Pembelajaran Islamic-Living Values: An
Educational Program (I-LVEP) Berbasis STEM. Prenada Media.

BAHTIAR KHOLILI, S. P., & Adab, M. M. P. P. (n.d.). INOVASI KEPALA SEKOLAH
17 PRAKTIK BAIK: PENYELENGGARAAN PROGRAM SATUAN PENDIDIKAN.
Penerbit Adab.

Batubara, N. A., & Dasuki, A. (2025). Transformation of Islamic Religious Education
Curriculum in Schools Facing the Challenges of Globalization and Multiculturalism.
Al-Afkar, Journal For Islamic Studies, 8(1), 650—661.

DI PESANTREN MAHASISWA, A. N. N. P. (n.d.). INTERNALISASI MODERASI
BERAGAMA BAGI SANTRI.

Embong, R., Noruddin, N., Sulaiman, A. A., Abdullah, W. I. W., & Lateh, H. M. (2018).
[Integrated Curriculum Practice for Islamic Schools in Malaysia] Amalan
Kurikulum Bersepadu Bagi Sekolah Islam di Malaysia. Jurnal Islam Dan
Masyarakat Kontemporari, 17(1), 23-35.

Fauzi, F., Lensa, R., Yusdiana, E., Safitri, A., Nusraini, I., Novita, W., Isnaini, F., Jufni,

AL-MULTAGQA Vol. 1, No.1, February 2026

This is an open access article under the CC BY-NC-SA4 4.0 license @G)@@

BY NC SA


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1

M., Yusuf, M., & Sartika, D. (2024). Historiografi Undang—Undang Pendidikan Di
Indonesia: Sejak Zaman Kolonial Hingga Zaman Reformasi. Sada Kurnia Pustaka.

Gofur, M. A., Huda, M., Hakim, F., & Suhartiningsih, S. (2025). Pendidikan Berbasis
Nilai Mengintegrasikan Etika dan Moral Untuk Mencerdaskan Generasi Muda. E/
Banar: Jurnal Pendidikan Dan Pengajaran, 8(1), 44-55.

Hanafi, Y. (2016). Menyemai Gagasan Islam Nusantara di Dunia Pendidikan Pesantren
melalui Culture of Peace Education. Islam Nusantara: Meneguhkan Moderatisme
Dan Mengikis Ekstrimisme Dalam Kehidupan Beragama, 18.

Maghriza, M. T. R., Ledang, ., & Sari, U. P. (2023). Tawazun Sebagai Prinsip Wasatiyah
Dalam Kehidupan Muslim Kontemporer. INSANI: Jurnal Ilmu Agama Dan
Pendidikan, 1(2), 164—182.

Mahayanti, N. W. S., Asril, N. M., Suwastini, N. K. A., Arnyana, 1. B. P., Dantes, G. R.,
& Pratiwi, N. P. A. (2025). The trends of peace education research in Indonesia: A
bibliometric analysis aligned with quality of education. Journal of Lifestyle and
SDGs Review, 5(2), €02571-e02571.

Mariska, M. R. (2025). Moderasi Beragama Sebagai Solusi Konflik dan Perdamaian
Dunia. Jurnal Cakrawala Akademika, 2(1), 1212—1229.

Mariya, A., Hikmah, D. U., Istivarini, D., & El M, H. N. (2021). Pelaksanaan Konsep
Islam Rahmatan Lil ‘Alamin. Al-Afkar, Journal For Islamic Studies, 459—-474.
Maryati, 1., & Priatna, N. (2017). Integrasi nilai-nilai karakter matematika melalui
pembelajaran kontekstual. Mosharafa: Jurnal Pendidikan Matematika, 6(3), 333—

344.

Mogat, H., Bahri, A., & Baharuddin, A. (2025). INOVASI MANAJEMEN SUMBER
DAYA MANUSIA DALAM DUNIA PENDIDIKAN DIGITAL: KAIJIAN
LITERATUR PERSPEKTIF GLOBAL DAN LOKAL. INDONESIAN JOURNAL
ECONOMY AND MANAGEMENT, 2(3), 280-288.

Mukzizatin, S. (2024). Inklusivitas Dakwah Islam Dalam Pendidikan Kewarganegaraan
Perspektif Al-Qur’an. Universitas PTIQ Jakarta.

Nurwahidah, N., & Ahlan, A. (2025). Exploring Religious Moderation in Islamic
Education: Reflection of the Maja Labo Dahu Nggahi Rawi Pahu Motto in Mbojo
Tribal Society. JURNAL PENDIDIKAN IPS, 15(2), 567-576.

Qur’aini, M. N. (2025). Relevansi Pemikiran Syed Naquib Al-Attas terhadap Tujuan
Kurikuler Pendidikan Islam di Indonesia. JURNAL ILMU PENDIDIKAN AGAMA
ISLAM DAN ILMU PENDIDIKAN UMUM, 1(2), 19-42.

Rachman, F., & Syafiqurrahman, S. (2021). Strategi Pengembangan Pendidikan Islam
Yang Inklusif Dan Anti Radikalisme Perspektif KH. Abdurrahman Wahid. Dirosat:
Journal of Islamic Studies, 6(1), 58-93.

Ramadhan, H. (2016). Deradikalisasi paham keagamaan melalui pendidikan Islam
rahmatan lil’alamin: Studi pemikiran Pendidikan Islam KH. Abdurrahman Wahid.
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim.

Sirojuddin, A., & Hairunnisa, H. (2025). Integrasi Nilai Moderasi Beragama Dalam
Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam. TAJDID: Jurnal Pemikiran
Keislaman Dan Kemanusiaan, 9(1), 288-303.

Suherman, A., Fauzan, I. A., & Rosviana, M. 1. (2024). Character-Based Education
Curriculum Management. JIEM (Journal of Islamic Education Management), 8(2),
36-41.

Umasangaji, M. S. (2021). Ideasi Gerakan KAMMI. Gaza Library Publishing.

AL-MULTAGQA Vol. 1, No.1, February 2026

This is an open access article under the CC BY-NC-SA4 4.0 license @G)@@

BY NC SA


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1

