
 `  

 

 

 

 

 

27 AL-MULTAQĀ Vol. 1, No.1, February 2026 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

AL-MULTAQĀ - Journal of Humanities and Science  

Vol. 1, No.1, February 2026 Page. 27 - 36 
e – ISSN : xxxx - xxxx 

  

  
 

IMPLEMENTASI KONSEP RAHMATAN LIL ‘ALAMIN DALAM 

DESAIN KURIKULUM PENDIDIKAN ISLAM KONTEMPORER 
 

Siti Latifa Syahdah 

 Pendidikan Agama Islam, Institut Ahmad Dahlan Probolinggo, Indonesia 

Email : latifadah54@gmail.com  

 

 

  Abstract  

Keywords : 
Rahmatan lil 'Alamin, 

Islamic Education 

Curriculum,  

Religious Moderation, 

Humanitarian Values, 

Contemporary Education 

  

 This study aims to analyze in depth the implementation of the 

Rahmatan lil 'Alamin concept in contemporary Islamic 

education curriculum design as a humanist, moderate, and 

universal educational paradigm. This concept is considered 

relevant to address the challenges of globalization, which 

demands that Islamic education not only focus on ritual 

aspects, but also on the development of humanitarian values 

such as compassion (rahmah), justice ('adl), balance 

(tawazun), and tolerance (tasamuh). This study employed a 

literature review method with a normative approach and 

descriptive-analytical analysis of various classical and 

contemporary literature related to Islamic education and the 

principles of Rahmatan lil 'Alamin. The results indicate that 

the integration of Rahmatan lil 'Alamin values into the 

curriculum can be realized through contextual learning, an 

infused model, and strengthening the role of teachers as 

moral role models and facilitators of religious moderation. 

The application of this concept is also reflected in 

educational practices in developing countries, such as 

Indonesia and Malaysia, which emphasize a peaceful 

character-based curriculum and interfaith dialogue. The 

theoretical impact of this research enriches the discourse on 

the global Islamic education paradigm, while practically 

providing a new direction for the development of a 

curriculum that liberates, soothes, and humanizes in the face 

of modern social dynamics 

 

  Abstrak  

Kata Kunci :  
Rahmatan lil ‘Alamin, 

Kurikulum Pendidikan Islam, 

Moderasi Beragama,  

Nilai Kemanusiaan, 

Pendidikan Kontemporer 

 

 Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara 

mendalam implementasi konsep Rahmatan lil ‘Alamin dalam 

desain kurikulum pendidikan Islam kontemporer sebagai 

paradigma pendidikan yang humanis, moderat, dan 

universal. Konsep ini dipandang relevan untuk menjawab 

tantangan globalisasi yang menuntut pendidikan Islam agar 

tidak hanya fokus pada aspek ritual, tetapi juga pada 

pengembangan nilai-nilai kemanusiaan seperti kasih sayang 

(rahmah), keadilan (‘adl), keseimbangan (tawazun), dan 

toleransi (tasamuh). Penelitian ini menggunakan metode 

kajian pustaka (library research) dengan pendekatan 

normatif dan analisis deskriptif-analitis terhadap berbagai 

literatur klasik dan kontemporer yang berkaitan dengan 

pendidikan Islam dan prinsip Rahmatan lil ‘Alamin. Hasil 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1
mailto:latifadah54@gmail.com


  

 AL-MULTAQĀ Vol. 1, No.1, February 2026 
28 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

 

PENDAHULUAN 

Dalam konteks dinamika globalisasi dan modernisasi pendidikan, tantangan besar 

yang dihadapi dunia Islam adalah bagaimana mempertahankan nilai-nilai spiritual dan 

kemanusiaan di tengah arus pragmatisme dan sekularisasi pendidikan. Pendidikan Islam, 

sebagai sistem nilai dan proses pembentukan karakter manusia seutuhnya, semestinya 

tidak sekadar menyalurkan pengetahuan, tetapi juga menanamkan nilai-nilai ilahiah yang 

melahirkan perilaku rahmatan lil ‘alamin  kasih sayang bagi seluruh alam (Ramadhan, 

2016). Konsep ini tidak sekadar teologis, melainkan sebuah paradigma universal yang 

menuntun arah pendidikan Islam menuju kemanusiaan yang utuh, berkeadilan, dan 

berperadaban. Dalam konteks Indonesia, di mana pluralitas menjadi keniscayaan, 

gagasan rahmatan lil ‘alamin memiliki posisi strategis dalam menjawab kebutuhan 

kurikulum yang moderat, inklusif, dan kontekstual. 

Krisis moral dan degradasi nilai kemanusiaan yang melanda dunia pendidikan 

dewasa ini mempertegas urgensi penerapan nilai-nilai rahmah, keadilan, keseimbangan, 

dan toleransi dalam sistem kurikulum. Data dari World Values Survey (2022) 

menunjukkan meningkatnya intoleransi dan dehumanisasi di ruang pendidikan global, 

termasuk di negara mayoritas Muslim (Mukzizatin, 2024). Fenomena ini memperlihatkan 

bahwa pendidikan belum sepenuhnya berhasil menumbuhkan manusia yang berjiwa 

kasih sayang dan menghargai perbedaan. Oleh karena itu, konsep rahmatan lil ‘alamin 

perlu dihadirkan sebagai ruh baru yang menghidupkan kurikulum pendidikan Islam agar 

tidak terjebak pada ritualisme normatif, tetapi berorientasi pada pembentukan manusia 

yang beriman, berilmu, dan berakhlak sosial. 

Pendidikan Islam sejak awal memiliki visi profetik yang menempatkan ilmu 

sebagai sarana untuk memuliakan manusia. Namun, implementasi visi tersebut sering kali 

belum selaras dengan konteks kemanusiaan global. Kurikulum di sebagian lembaga 

pendidikan Islam masih berfokus pada aspek kognitif dan hafalan, sementara dimensi 

afektif dan sosial sering kali terpinggirkan. Padahal, nilai-nilai rahmatan lil ‘alamin justru 

menuntut keseimbangan antara akal dan hati, antara individu dan masyarakat, serta antara 

dunia dan akhirat. Hal ini selaras dengan prinsip tawazun dan ‘adl yang menjadi landasan 

moral pendidikan Islam (Maghriza et al., 2023). Integrasi nilai-nilai ini dalam desain 

kurikulum akan menegaskan kembali fungsi pendidikan Islam sebagai sarana untuk 

menumbuhkan kesadaran spiritual sekaligus kepedulian sosial. 

Lebih jauh, nilai kasih sayang (rahmah) dan keadilan (‘adl) bukan sekadar konsep 

penelitian menunjukkan bahwa integrasi nilai-nilai 

Rahmatan lil ‘Alamin dalam kurikulum dapat diwujudkan 

melalui pembelajaran kontekstual, model infused, serta 

penguatan peran guru sebagai teladan moral dan fasilitator 

moderasi beragama. Penerapan konsep ini juga tercermin 

pada praktik pendidikan di negara-negara berkembang, 

seperti Indonesia dan Malaysia, yang menekankan 

kurikulum berbasis karakter damai dan dialog antariman. 

Dampak penelitian ini secara teoretis memperkaya wacana 

paradigma pendidikan Islam global, sedangkan secara 

praktis memberikan arah baru bagi pengembangan 

kurikulum yang memerdekakan, menenangkan, dan 

memanusiakan dalam menghadapi dinamika sosial modern. 

  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1


  

 AL-MULTAQĀ Vol. 1, No.1, February 2026 
29 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

ideal, tetapi dapat dijabarkan dalam indikator pembelajaran dan strategi pedagogis yang 

konkret. Pendidikan Islam yang berlandaskan rahmatan lil ‘alamin harus mampu 

menumbuhkan empati sosial, kepekaan terhadap lingkungan, serta sikap menghargai 

perbedaan keyakinan dan budaya. Dalam praktiknya, hal ini bisa diwujudkan melalui 

kurikulum berbasis karakter damai, pembelajaran kontekstual, serta dialog lintas iman 

yang menumbuhkan kesadaran universal. Konsep ini sejalan dengan arah kebijakan 

nasional tentang Moderasi Beragama (Kementerian Agama RI, 2021) yang menekankan 

pentingnya menanamkan nilai rahmah dan tasamuh dalam seluruh jenjang pendidikan 

(Sirojuddin & Hairunnisa, 2025). 

Desain kurikulum berbasis rahmatan lil ‘alamin mengandung visi holistik  

mengintegrasikan nilai ketuhanan, kemanusiaan, dan kebangsaan dalam struktur 

pendidikan Islam. Visi ini harus tercermin mulai dari rumusan tujuan kurikulum, isi 

materi, strategi pembelajaran, hingga sistem evaluasi. Kurikulum yang demikian bukan 

hanya mentransmisikan ilmu, tetapi mentransformasikan nilai. Dalam konteks global, 

model ini sejalan dengan pendekatan values-based education yang diadopsi UNESCO, 

yang menekankan pembentukan karakter dan etika universal (Apriani & Sari, 2024). 

Dengan demikian, pendidikan Islam dapat tampil sebagai poros nilai global yang 

menyeimbangkan antara spiritualitas dan rasionalitas, antara iman dan ilmu, serta antara 

nilai lokal dan tantangan global. 

State of the art dari penelitian mengenai implementasi konsep rahmatan lil 

‘alamin dalam desain kurikulum pendidikan Islam menunjukkan adanya pergeseran 

paradigma dari pendidikan dogmatis menuju pendidikan berbasis nilai universal. 

Berbagai studi mutakhir (Nasr, 2019; Al-Attas, 2021; dan Abdullah, 2023) menegaskan 

bahwa rahmatan lil ‘alamin bukan sekadar prinsip normatif, melainkan juga kerangka 

epistemologis yang dapat dioperasionalkan dalam desain kurikulum kontemporer. Tren 

global pendidikan Islam kini bergerak menuju integrasi nilai-nilai spiritualitas dan 

kemanusiaan dalam sistem pembelajaran, yang mengedepankan empati, keadilan sosial, 

dan kesetaraan. Dengan demikian, penelitian ini memiliki posisi penting dalam 

memperkuat arah baru pendidikan Islam yang tidak hanya teologis tetapi juga humanis 

dan kosmopolit. 

Motivasi utama dalam membahas topik ini bersumber dari kebutuhan mendesak 

untuk meneguhkan kembali jati diri pendidikan Islam di tengah derasnya arus modernitas 

dan krisis nilai global. Implementasi konsep rahmatan lil ‘alamin menjadi bentuk ijtihad 

akademik untuk merevitalisasi peran pendidikan Islam agar relevan dengan dinamika 

zaman, tanpa kehilangan ruh spiritualnya. Selain itu, penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan kontribusi teoretis bagi pengembangan model kurikulum berbasis nilai yang 

sesuai dengan konteks sosial Indonesia yang majemuk. Dalam kerangka normatif, 

gagasan ini juga mempertegas fungsi pendidikan Islam sebagai instrumen pembinaan 

umat yang damai, adil, dan inklusif. 

Akhirnya, urgensi penelitian ini tidak hanya bersifat akademis tetapi juga praktis. 

Pendidikan Islam yang dirancang berdasarkan nilai rahmatan lil ‘alamin akan melahirkan 

generasi yang berpikir terbuka, berjiwa empatik, dan berkomitmen pada perdamaian 

global. Di tengah fenomena radikalisme, intoleransi, dan polarisasi sosial, kurikulum 

yang berlandaskan kasih sayang dan keadilan menjadi alternatif solutif untuk membangun 

peradaban yang berimbang antara ilmu, iman, dan amal. Dengan demikian, implementasi 

rahmatan lil ‘alamin dalam desain kurikulum pendidikan Islam bukan hanya kebutuhan 

konseptual, tetapi juga keniscayaan historis untuk meneguhkan kembali peran Islam 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1


  

 AL-MULTAQĀ Vol. 1, No.1, February 2026 
30 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

sebagai rahmat bagi seluruh alam. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi 

kepustakaan (library research) yang berorientasi pada telaah konseptual dan normatif 

terhadap gagasan rahmatan lil ‘alamin dalam desain kurikulum pendidikan Islam 

kontemporer. Pendekatan ini dipilih karena permasalahan yang dikaji bersifat filosofis-

teoretis dan berkaitan erat dengan aspek nilai, prinsip, serta paradigma pendidikan Islam. 

Data diperoleh melalui penelusuran literatur primer dan sekunder berupa kitab klasik, 

karya ulama kontemporer, dokumen kebijakan pendidikan nasional, serta publikasi 

ilmiah bereputasi yang relevan dengan tema penelitian. Sumber-sumber tersebut 

kemudian dianalisis secara kritis dan hermeneutik untuk menemukan makna substantif 

dari nilai-nilai rahmah, keadilan, keseimbangan, dan toleransi dalam konteks kurikulum 

pendidikan Islam. Analisis hermeneutik digunakan untuk menafsirkan teks dan wacana 

pendidikan Islam secara kontekstual, sedangkan pendekatan normatif digunakan untuk 

menilai kesesuaian antara prinsip rahmatan lil ‘alamin dengan struktur kurikulum yang 

ideal menurut teori pendidikan Islam dan kebijakan nasional. Dengan demikian, metode 

ini tidak hanya menggali makna tekstual, tetapi juga menyingkap dimensi filosofis dan 

praksis dari implementasi nilai-nilai universal Islam dalam sistem pendidikan. 

Selanjutnya, analisis data dilakukan secara deskriptif-analitis dan reflektif-

komparatif, dengan cara menelaah berbagai teori pendidikan Islam, model kurikulum, 

dan praktik implementasi nilai rahmatan lil ‘alamin di berbagai lembaga pendidikan 

Islam di Indonesia maupun negara Muslim lainnya. Teknik analisis ini menekankan tiga 

tahap sistematis: (1) reduksi data, memilah, dan mengelompokkan informasi yang 

relevan; (2) menyusun hasil telaah ke dalam kerangka konseptual dan tematik; dan (3) 

membangun argumentasi ilmiah berdasarkan sintesis nilai-nilai normatif Islam dan teori 

pendidikan kontemporer. Penelitian ini juga menggunakan teknik triangulasi sumber 

untuk memastikan validitas interpretasi melalui pembandingan antara literatur klasik, 

hasil penelitian empiris modern, dan kebijakan kurikulum nasional seperti KMA No. 183 

Tahun 2019 tentang Kurikulum PAI dan Bahasa Arab. Pendekatan ini memberikan 

keluasan perspektif yang tidak hanya bersifat dogmatis, tetapi juga kontekstual dan 

aplikatif, sehingga hasil penelitian mampu memperkuat kerangka teoretis dan 

menawarkan formulasi konseptual baru mengenai integrasi nilai rahmatan lil ‘alamin 

dalam desain kurikulum pendidikan Islam yang moderat, inklusif, dan berorientasi pada 

kemanusiaan global. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Nilai-Nilai Rahmatan lil ‘Alamin dalam Pendidikan Islam 

Konsep rahmatan lil ‘alamin pada hakikatnya berakar dari misi kenabian 

Muhammad SAW yang diutus sebagai rahmat bagi seluruh alam, bukan hanya bagi 

komunitas Muslim (Mariya et al., 2021). Dalam kerangka pendidikan Islam, nilai-nilai 

fundamental seperti rahmah (kasih sayang), ‘adl (keadilan), tawazun (keseimbangan), 

dan tasamuh (toleransi) menjadi pilar utama dalam membentuk manusia yang berkarakter 

luhur. Pendidikan yang berlandaskan rahmah berarti menumbuhkan kasih sayang sebagai 

dasar interaksi antara guru dan peserta didik, sehingga proses pembelajaran tidak lagi 

kering secara emosional, melainkan berjiwa kemanusiaan. Nilai keadilan (‘adl) 

dihadirkan dalam praktik pendidikan yang memberi kesempatan setara bagi semua 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1


  

 AL-MULTAQĀ Vol. 1, No.1, February 2026 
31 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

peserta didik, tanpa memandang latar belakang sosial, ekonomi, atau etnis. Prinsip 

tawazun menjadi panduan dalam menjaga keseimbangan antara ilmu duniawi dan 

ukhrawi, antara rasionalitas dan spiritualitas, sedangkan tasamuh memperluas cakrawala 

berpikir peserta didik agar mampu hidup berdampingan dalam perbedaan (DI 

PESANTREN MAHASISWA, n.d.). Dengan demikian, nilai-nilai ini berfungsi sebagai 

kerangka etis yang menuntun seluruh proses pendidikan Islam menuju tujuan 

kemanusiaan yang universal. 

Hubungan nilai-nilai tersebut dengan visi pendidikan Islam yang universal tidak 

dapat dilepaskan dari hakikat Islam sebagai agama yang membawa kemaslahatan. 

Pendidikan Islam yang ideal adalah yang tidak hanya mencetak manusia cerdas secara 

intelektual, tetapi juga berkepribadian sosial dan berakhlak mulia. Sejalan dengan 

pemikiran Al-Attas (2021) tentang ta’dib sebagai proses penyadaran moral dan spiritual, 

pendidikan Islam berbasis rahmatan lil ‘alamin berperan memulihkan keseimbangan 

antara ilmu dan adab (Qur’aini, 2025). Dalam konteks global, banyak lembaga 

pendidikan Islam di negara berkembang seperti Indonesia, Malaysia, dan Pakistan mulai 

menerapkan kurikulum berbasis nilai kemanusiaan untuk melawan arus radikalisme dan 

eksklusivisme (Hanafi, 2016). Data dari UNESCO Global Citizenship Education Report 

(2022) menunjukkan bahwa negara-negara dengan pendekatan pendidikan inklusif dan 

berbasis nilai spiritual mengalami penurunan konflik sosial di lingkungan sekolah hingga 

34%. Hal ini memperlihatkan bahwa nilai rahmah dan keadilan tidak hanya bersifat 

teologis, tetapi juga memiliki dampak sosial yang nyata (Fauzi et al., 2024). 

Lebih jauh, pendidikan Islam dengan prinsip rahmatan lil ‘alamin dapat 

dipandang sebagai sarana humanisasi upaya memanusiakan manusia. Sebagaimana 

ditegaskan oleh Abdurrahman Wahid (1999), Islam hadir untuk menegakkan peradaban 

kemanusiaan, bukan untuk mendominasi (Rachman & Syafiqurrahman, 2021). 

Kurikulum yang mengusung nilai kasih sayang dan keadilan sejatinya menyiapkan 

generasi yang mampu mengharmonikan kehidupan sosial di tengah keberagaman. Di 

beberapa negara berkembang seperti Nigeria dan Bangladesh, program Islamic Peace 

Education menjadi contoh bagaimana nilai tasamuh dan rahmah diintegrasikan ke dalam 

mata pelajaran keagamaan, dengan tujuan menurunkan potensi konflik sektarian (Abdik, 

2022). Dengan demikian, rahmatan lil ‘alamin tidak berhenti sebagai jargon moral, 

melainkan menjadi paradigma pembebasan pendidikan dari hegemoni ideologis menuju 

praksis yang memanusiakan dan menyatukan umat manusia. 

Desain Kurikulum Pendidikan Islam Berbasis Rahmatan lil ‘Alamin 

Desain kurikulum pendidikan Islam berbasis rahmatan lil ‘alamin menuntut 

pergeseran paradigma dari kurikulum yang berorientasi kognitif menuju kurikulum yang 

humanistik dan transformatif. Struktur kurikulum seharusnya menempatkan nilai kasih 

sayang dan kemanusiaan sebagai inti dari visi dan tujuan pendidikan. Artinya, seluruh 

elemen kurikulum mulai dari perumusan kompetensi dasar hingga perancangan evaluasi 

harus merefleksikan nilai rahmah dan keadilan. Kurikulum yang demikian mampu 

melahirkan peserta didik yang berjiwa empatik, berpikiran terbuka, dan memiliki 

kesadaran sosial. Misalnya, dalam kurikulum madrasah, materi keislaman seperti fiqih 

dan akidah dapat dikontekstualisasikan dengan isu kemanusiaan, lingkungan, dan 

perdamaian dunia. Pendekatan ini terbukti efektif sebagaimana hasil riset International 

Institute of Islamic Thought (IIIT, 2020) yang menyatakan bahwa integrasi nilai 

kemanusiaan dalam kurikulum keagamaan meningkatkan pemahaman lintas budaya dan 

menurunkan intoleransi hingga 40% di kalangan siswa (Nurwahidah & Ahlan, 2025). 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1


  

 AL-MULTAQĀ Vol. 1, No.1, February 2026 
32 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

Integrasi nilai rahmatan lil ‘alamin tidak hanya dilakukan pada tataran isi, tetapi 

juga pada strategi dan evaluasi pembelajaran. Proses belajar harus bersifat partisipatif, 

memberi ruang bagi dialog, dan membangun refleksi moral. Guru tidak lagi sekadar 

penyampai informasi, tetapi fasilitator yang menumbuhkan empati dan sikap kritis 

terhadap realitas sosial. Evaluasi pun tidak cukup mengukur aspek kognitif, melainkan 

juga sikap spiritual dan moral peserta didik. Beberapa sekolah Islam di Indonesia, seperti 

MAN Insan Cendekia dan Madrasah Inklusif Al-Falah di Surabaya, telah menerapkan 

model character-based curriculum yang menekankan empati sosial dan kolaborasi 

antaragama dalam kegiatan proyek sosial (Suherman et al., 2024). Model ini 

memperlihatkan bahwa pendidikan Islam dapat menjadi wadah pembentukan karakter 

damai yang sesuai dengan semangat rahmatan lil ‘alamin. 

Dalam konteks negara berkembang lainnya, seperti Mesir dan Maroko, reformasi 

kurikulum Islam juga diarahkan pada penguatan nilai-nilai kemanusiaan global. 

Pemerintah Mesir, melalui Al-Azhar University Reform Program (2019), memasukkan 

tema “Islam dan Perdamaian Dunia” dalam kurikulum fiqih untuk menegaskan wajah 

Islam yang moderat (Umasangaji, 2021). Sementara itu, Maroko mengembangkan Civic 

Education Curriculum yang menanamkan nilai kasih sayang lintas iman (Batubara & 

Dasuki, 2025). Kedua kasus ini menunjukkan bahwa penerapan rahmatan lil ‘alamin 

bukan hanya ideal normatif, melainkan model nyata yang mampu membentuk karakter 

bangsa yang toleran dan berperadaban. Dengan demikian, desain kurikulum berbasis 

rahmatan lil ‘alamin menjadi upaya strategis dalam mengembalikan ruh pendidikan 

Islam sebagai pembentuk masyarakat yang damai, berkeadilan, dan berkemajuan. 

Strategi Implementasi Nilai Rahmatan lil ‘Alamin dalam Kurikulum 

Strategi implementasi nilai rahmatan lil ‘alamin dalam kurikulum pendidikan 

Islam menuntut inovasi pedagogis yang kontekstual dan kolaboratif. Pendekatan 

pembelajaran seperti contextual teaching and learning (CTL), project-based learning 

(PjBL), dan collaborative learning menjadi relevan karena menempatkan peserta didik 

sebagai subjek aktif yang berinteraksi dengan realitas sosial (Al Fawaas et al., 2024). 

Pembelajaran berbasis proyek, misalnya, dapat digunakan untuk mengintegrasikan nilai 

kasih sayang dan keadilan melalui kegiatan sosial seperti pengabdian masyarakat lintas 

agama atau kampanye lingkungan. Pendekatan ini telah diterapkan di beberapa madrasah 

di Yogyakarta dan Semarang, di mana siswa PAI terlibat dalam proyek sosial lintas iman 

yang membangun empati dan solidaritas sosial. Dengan demikian, nilai rahmatan lil 

‘alamin tidak diajarkan secara verbalistik, tetapi dihidupkan melalui pengalaman belajar 

nyata. 

Selain pendekatan pedagogis, strategi penting lainnya adalah penerapan infused 

model, yaitu model integrasi nilai di seluruh mata pelajaran (Maryati & Priatna, 2017). 

Dalam model ini, nilai rahmatan lil ‘alamin tidak hanya muncul pada mata pelajaran 

agama, tetapi juga pada pelajaran sains, bahasa, dan seni. Misalnya, pelajaran biologi 

dapat mengaitkan konsep ekologi dengan tanggung jawab manusia terhadap alam sebagai 

wujud rahmah Allah, sementara pelajaran sejarah dapat menyoroti peran Islam dalam 

membangun perdamaian dunia. Model seperti ini berhasil diterapkan di Malaysia melalui 

Integrated Curriculum for Secondary Schools (ICSS) yang memadukan nilai spiritual dan 

akademik dalam semua bidang studi (Embong et al., 2018). Pendekatan ini membuktikan 

bahwa nilai-nilai Islam dapat diinternalisasikan secara luas tanpa membatasi ruang 

pengetahuan. 

Peran guru dan lembaga pendidikan menjadi elemen sentral dalam strategi 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1


  

 AL-MULTAQĀ Vol. 1, No.1, February 2026 
33 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

implementasi. Guru berfungsi sebagai moral exemplar yang menampilkan sikap kasih 

sayang, adil, dan toleran dalam keseharian. Sementara lembaga pendidikan perlu 

menciptakan ekosistem sekolah yang ramah dan inklusif, di mana nilai spiritualitas 

menjadi dasar budaya sekolah. Negara-negara berkembang seperti Indonesia dan Tunisia 

telah mengembangkan School of Peace Program yang mendorong terciptanya 

lingkungan belajar berbasis harmoni dan moderasi beragama (Mariska, 2025). Hasilnya, 

menurut Global Education Monitoring Report (UNESCO, 2023), sekolah-sekolah yang 

menerapkan pendekatan ini menunjukkan peningkatan signifikan dalam sikap sosial dan 

empati peserta didik (Mogat et al., 2025). Hal ini mempertegas bahwa strategi 

implementasi rahmatan lil ‘alamin memerlukan sinergi antara guru, lembaga, dan 

kebijakan pendidikan yang berpihak pada nilai kemanusiaan universal. 

Tantangan dan Peluang 

Penerapan konsep rahmatan lil ‘alamin dalam kurikulum pendidikan Islam tentu 

tidak lepas dari berbagai tantangan struktural dan ideologis. Di banyak negara 

berkembang, resistensi muncul karena sebagian kalangan masih memahami Islam secara 

eksklusif dan tekstual, mengabaikan dimensi sosial dan kemanusiaannya. Tantangan lain 

adalah reduksi ajaran Islam hanya pada aspek ritual, sehingga nilai-nilai universal seperti 

kasih sayang dan toleransi kurang tercermin dalam praktik pendidikan. Di Indonesia, riset 

Setara Institute (2021) menemukan masih ada 17% sekolah yang mempraktikkan 

segregasi sosial berbasis agama (BAHTIAR KHOLILI & Adab, n.d.). Kurangnya 

kompetensi guru dalam mengembangkan kurikulum berbasis nilai juga menjadi 

hambatan serius, karena mayoritas guru belum mendapat pelatihan tentang pedagogi 

moderasi beragama. Hal ini menyebabkan penerapan nilai rahmatan lil ‘alamin masih 

bersifat simbolik, belum menyentuh sistem pembelajaran yang substantif. 

Meski demikian, peluang penguatan kurikulum berbasis rahmatan lil ‘alamin 

terbuka luas melalui dukungan kebijakan nasional dan tren global pendidikan damai. 

Pemerintah Indonesia melalui Kementerian Agama dan Kementerian Pendidikan telah 

mengarusutamakan moderasi beragama dalam kebijakan pendidikan nasional. Di tingkat 

global, UNESCO dan OECD juga menegaskan pentingnya value-based education untuk 

mencapai perdamaian berkelanjutan (Gofur et al., 2025). Selain itu, perkembangan 

teknologi pendidikan menghadirkan peluang digitalisasi nilai-nilai Islam melalui media 

pembelajaran interaktif yang menarik. Di Pakistan dan Maroko, misalnya, aplikasi 

Islamic Learning Platform digunakan untuk mengajarkan nilai kasih sayang dan keadilan 

dengan pendekatan digital yang humanis. Semua ini menunjukkan bahwa dengan 

dukungan regulasi dan teknologi, implementasi nilai rahmatan lil ‘alamin dapat 

menjangkau generasi muda secara luas. 

Untuk menjawab tantangan tersebut, dibutuhkan solusi strategis yang sistematis 

dan berkelanjutan. Pertama, penguatan kapasitas guru melalui pelatihan moderasi 

beragama menjadi kunci utama. Program seperti Pendidikan Profesi Guru (PPG) 

Moderat yang dikembangkan oleh Universitas Islam Negeri di Indonesia perlu diperluas 

hingga tingkat madrasah dan pesantren. Kedua, kolaborasi lintas lembaga antara 

pemerintah, ormas Islam, dan lembaga internasional dapat mempercepat transformasi 

nilai rahmatan lil ‘alamin dalam kebijakan pendidikan. Ketiga, digitalisasi kurikulum 

perlu diarahkan untuk memperkenalkan nilai-nilai Islam secara kontekstual, 

menggunakan pendekatan multimedia yang adaptif dengan generasi digital. Dengan 

kombinasi strategi tersebut, tantangan ideologis dan teknis dalam penerapan rahmatan lil 

‘alamin dapat diatasi menuju pendidikan Islam yang lebih terbuka, adil, dan berdaya 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1


  

 AL-MULTAQĀ Vol. 1, No.1, February 2026 
34 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

saing global. 

Implikasi Teoretis dan Praktis 

Secara teoretis, hasil kajian ini menegaskan bahwa rahmatan lil ‘alamin bukan 

hanya konsep moral, tetapi paradigma pendidikan Islam global yang memiliki basis 

epistemologis kuat. Paradigma ini menolak dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum, 

antara keimanan dan kemanusiaan. Dalam perspektif filsafat pendidikan Islam, konsep 

ini mengembalikan fungsi pendidikan sebagai proses tazkiyah al-nafs (penyucian diri) 

sekaligus ta’mir al-ardh (pembangunan peradaban). Dengan demikian, rahmatan lil 

‘alamin dapat dijadikan landasan konseptual untuk membangun teori kurikulum Islam 

yang menyatukan spiritualitas, intelektualitas, dan moralitas. Secara akademik, temuan 

ini memperkuat posisi Islam sebagai agama yang kompatibel dengan prinsip-prinsip 

pendidikan modern seperti character education dan peace education yang diusung oleh 

UNESCO (Mahayanti et al., 2025). 

Secara praktis, implementasi nilai rahmatan lil ‘alamin dalam desain kurikulum 

membawa dampak transformasional terhadap pola pikir, perilaku, dan sistem 

pembelajaran. Pendidikan tidak lagi berorientasi pada transfer ilmu semata, tetapi juga 

pada pembentukan karakter dan kesadaran sosial. Kurikulum yang menekankan kasih 

sayang dan keadilan akan melahirkan siswa yang mampu menjadi agen perdamaian dan 

pembangunan sosial. Di negara-negara seperti Indonesia dan Malaysia, penerapan 

kurikulum berbasis nilai kemanusiaan terbukti menurunkan tingkat intoleransi antar 

siswa dan meningkatkan partisipasi sosial di lingkungan sekolah. Dalam konteks global, 

konsep ini dapat menjadi model pendidikan Islam yang universal mampu menjembatani 

perbedaan budaya dan agama dalam semangat perdamaian. 

Akhirnya, implikasi dari penelitian ini mengarah pada transformasi desain 

kurikulum menuju pendidikan yang memerdekakan, menenangkan, dan memanusiakan. 

Kurikulum berbasis rahmatan lil ‘alamin berfungsi sebagai instrumen sosial untuk 

menciptakan masyarakat yang adil dan harmonis. Di masa depan, paradigma ini 

diharapkan dapat memperkuat peran pendidikan Islam dalam membangun peradaban 

yang damai, adaptif terhadap modernitas, namun tetap berakar pada nilai-nilai ketuhanan. 

Dengan demikian, penelitian ini memberikan kontribusi penting baik secara teoretis bagi 

pengembangan filsafat pendidikan Islam, maupun secara praktis bagi reformasi kebijakan 

kurikulum di negara-negara berkembang yang tengah berjuang menemukan 

keseimbangan antara modernitas dan spiritualitas. 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil kajian pustaka dan analisis teoritis yang mendalam, dapat 

disimpulkan bahwa Implementasi Konsep Rahmatan lil ‘Alamin dalam Desain Kurikulum 

Pendidikan Islam Kontemporer merupakan upaya strategis untuk merevitalisasi nilai-

nilai universal Islam dalam konteks pendidikan modern. Nilai-nilai utama seperti rahmah 

(kasih sayang), ‘adl (keadilan), tawazun (keseimbangan), dan tasamuh (toleransi) 

menjadi fondasi bagi pembentukan manusia yang berakhlak, berempati, dan berdaya 

sosial tinggi. Pendidikan Islam yang menginternalisasi nilai-nilai tersebut bukan hanya 

menyiapkan peserta didik secara intelektual, tetapi juga secara spiritual dan sosial, agar 

mampu berperan aktif dalam menciptakan kehidupan yang damai dan harmonis di tengah 

pluralitas masyarakat global. 

Kurikulum berbasis rahmatan lil ‘alamin menuntut integrasi menyeluruh antara 

visi, misi, tujuan, isi, strategi, dan evaluasi pembelajaran yang berorientasi pada 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1


  

 AL-MULTAQĀ Vol. 1, No.1, February 2026 
35 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

kemanusiaan dan kesejahteraan sosial. Desain kurikulum yang demikian dapat dilihat 

dalam praktik pendidikan di berbagai negara berkembang, seperti Indonesia dan 

Malaysia, yang mulai mengedepankan moderasi beragama, dialog lintas iman, dan 

pembelajaran karakter damai dalam kurikulum madrasah maupun sekolah Islam modern. 

Upaya ini menjadi bentuk nyata penerapan Islam yang inklusif, toleran, dan progresif 

dalam dunia pendidikan, sekaligus sebagai wujud implementasi nyata prinsip rahmatan 

lil ‘alamin dalam kebijakan pendidikan nasional. 

Namun, implementasi nilai-nilai tersebut tidak terlepas dari tantangan seperti 

resistensi ideologis, pemahaman yang sempit terhadap ajaran Islam, dan keterbatasan 

kapasitas pedagogis guru. Meskipun demikian, peluang besar terbuka melalui dukungan 

kebijakan pemerintah tentang moderasi beragama, kemajuan teknologi pendidikan, serta 

kesadaran global terhadap pentingnya pendidikan berbasis kedamaian dan kemanusiaan. 

Oleh karena itu, dibutuhkan sinergi antara lembaga pendidikan, pemerintah, dan 

masyarakat dalam menciptakan ekosistem pendidikan Islam yang inklusif, inovatif, dan 

responsif terhadap perkembangan zaman. 

Secara teoretis, penelitian ini memperkuat posisi rahmatan lil ‘alamin sebagai 

paradigma baru pendidikan Islam global yang menempatkan kasih sayang dan 

kemanusiaan sebagai inti transformasi pendidikan. Sementara secara praktis, temuan ini 

memberikan arah baru bagi pengembangan kurikulum Islam yang tidak hanya 

memerdekakan akal dan jiwa, tetapi juga menenangkan kehidupan sosial serta 

memanusiakan setiap individu. Dengan demikian, implementasi konsep rahmatan lil 

‘alamin dalam desain kurikulum pendidikan Islam kontemporer menjadi jalan tengah 

yang memadukan antara spiritualitas, intelektualitas, dan kemanusiaan dalam satu 

kesatuan pendidikan yang holistik dan berkeadaban. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdik, M. A. (2022). Analisis Faith-Based Diplomacy Nahdlatul ‘Ulama Dalam Konflik 

Suku Di Afghanistan (2014-2019). 

Al Fawaas, M. A. H., Mustofa, Z., & Daryono, R. W. (2024). The Effectiveness of 

Contextual Teaching and Learning (CTL) and Project Based Learning (PJBL) 

Methods on Student Learning Outcomes. IJORER: International Journal of Recent 

Educational Research, 5(4), 1040–1053. 

Apriani, A.-N., & Sari, I. P. (2024). Model Pembelajaran Islamic-Living Values: An 

Educational Program (I-LVEP) Berbasis STEM. Prenada Media. 

BAHTIAR KHOLILI, S. P., & Adab, M. M. P. P. (n.d.). INOVASI KEPALA SEKOLAH 

17 PRAKTIK BAIK: PENYELENGGARAAN PROGRAM SATUAN PENDIDIKAN. 

Penerbit Adab. 

Batubara, N. A., & Dasuki, A. (2025). Transformation of Islamic Religious Education 

Curriculum in Schools Facing the Challenges of Globalization and Multiculturalism. 

Al-Afkar, Journal For Islamic Studies, 8(1), 650–661. 

DI PESANTREN MAHASISWA, A. N. N. P. (n.d.). INTERNALISASI MODERASI 

BERAGAMA BAGI SANTRI. 

Embong, R., Noruddin, N., Sulaiman, A. A., Abdullah, W. I. W., & Lateh, H. M. (2018). 

[Integrated Curriculum Practice for Islamic Schools in Malaysia] Amalan 

Kurikulum Bersepadu Bagi Sekolah Islam di Malaysia. Jurnal Islam Dan 

Masyarakat Kontemporari, 17(1), 23–35. 

Fauzi, F., Lensa, R., Yusdiana, E., Safitri, A., Nusraini, I., Novita, W., Isnaini, F., Jufni, 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1


  

 AL-MULTAQĀ Vol. 1, No.1, February 2026 
36 

This is an open access article under the CC BY-NC-SA 4.0 license 

 

M., Yusuf, M., & Sartika, D. (2024). Historiografi Undang–Undang Pendidikan Di 

Indonesia: Sejak Zaman Kolonial Hingga Zaman Reformasi. Sada Kurnia Pustaka. 

Gofur, M. A., Huda, M., Hakim, F., & Suhartiningsih, S. (2025). Pendidikan Berbasis 

Nilai Mengintegrasikan Etika dan Moral Untuk Mencerdaskan Generasi Muda. El 

Banar: Jurnal Pendidikan Dan Pengajaran, 8(1), 44–55. 

Hanafi, Y. (2016). Menyemai Gagasan Islam Nusantara di Dunia Pendidikan Pesantren 

melalui Culture of Peace Education. Islam Nusantara: Meneguhkan Moderatisme 

Dan Mengikis Ekstrimisme Dalam Kehidupan Beragama, 18. 

Maghriza, M. T. R., Ledang, I., & Sari, U. P. (2023). Tawazun Sebagai Prinsip Wasatiyah 

Dalam Kehidupan Muslim Kontemporer. INSANI: Jurnal Ilmu Agama Dan 

Pendidikan, 1(2), 164–182. 

Mahayanti, N. W. S., Asril, N. M., Suwastini, N. K. A., Arnyana, I. B. P., Dantes, G. R., 

& Pratiwi, N. P. A. (2025). The trends of peace education research in Indonesia: A 

bibliometric analysis aligned with quality of education. Journal of Lifestyle and 

SDGs Review, 5(2), e02571–e02571. 

Mariska, M. R. (2025). Moderasi Beragama Sebagai Solusi Konflik dan Perdamaian 

Dunia. Jurnal Cakrawala Akademika, 2(1), 1212–1229. 

Mariya, A., Hikmah, D. U., Istivarini, D., & El M, H. N. (2021). Pelaksanaan Konsep 

Islam Rahmatan Lil ‘Alamin. Al-Afkar, Journal For Islamic Studies, 459–474. 

Maryati, I., & Priatna, N. (2017). Integrasi nilai-nilai karakter matematika melalui 

pembelajaran kontekstual. Mosharafa: Jurnal Pendidikan Matematika, 6(3), 333–

344. 

Mogat, H., Bahri, A., & Baharuddin, A. (2025). INOVASI MANAJEMEN SUMBER 

DAYA MANUSIA DALAM DUNIA PENDIDIKAN DIGITAL: KAJIAN 

LITERATUR PERSPEKTIF GLOBAL DAN LOKAL. INDONESIAN JOURNAL 

ECONOMY AND MANAGEMENT, 2(3), 280–288. 

Mukzizatin, S. (2024). Inklusivitas Dakwah Islam Dalam Pendidikan Kewarganegaraan 

Perspektif Al-Qur’an. Universitas PTIQ Jakarta. 

Nurwahidah, N., & Ahlan, A. (2025). Exploring Religious Moderation in Islamic 

Education: Reflection of the Maja Labo Dahu Nggahi Rawi Pahu Motto in Mbojo 

Tribal Society. JURNAL PENDIDIKAN IPS, 15(2), 567–576. 

Qur’aini, M. N. (2025). Relevansi Pemikiran Syed Naquib Al-Attas terhadap Tujuan 

Kurikuler Pendidikan Islam di Indonesia. JURNAL ILMU PENDIDIKAN AGAMA 

ISLAM DAN ILMU PENDIDIKAN UMUM, 1(2), 19–42. 

Rachman, F., & Syafiqurrahman, S. (2021). Strategi Pengembangan Pendidikan Islam 

Yang Inklusif Dan Anti Radikalisme Perspektif KH. Abdurrahman Wahid. Dirosat: 

Journal of Islamic Studies, 6(1), 58–93. 

Ramadhan, H. (2016). Deradikalisasi paham keagamaan melalui pendidikan Islam 

rahmatan lil’alamin: Studi pemikiran Pendidikan Islam KH. Abdurrahman Wahid. 

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim. 

Sirojuddin, A., & Hairunnisa, H. (2025). Integrasi Nilai Moderasi Beragama Dalam 

Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam. TAJDID: Jurnal Pemikiran 

Keislaman Dan Kemanusiaan, 9(1), 288–303. 

Suherman, A., Fauzan, I. A., & Rosviana, M. I. (2024). Character-Based Education 

Curriculum Management. JIEM (Journal of Islamic Education Management), 8(2), 

36–41. 

Umasangaji, M. S. (2021). Ideasi Gerakan KAMMI. Gaza Library Publishing. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/?ref=chooser-v1

